
 

 

A NOÇÃO DE CONSCIÊNCIA ENCARNADA EM MERLEAU-PONTY: 

CORPO, PERCEPÇÃO E SUBJETIVIDADE 

 

Luana Kimberly Madruga Almeida 

Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal da 

Fronteira Sul (UFFS) e bolsista do CNPq 

luana.kimberly@estudante.uffs.edu.br 

  

 

1. Introdução 

A presente proposta de pesquisa tem por objetivo investigar a noção de 

“consciência encarnada” desenvolvida por Maurice Merleau-Ponty em sua obra 

Fenomenologia da Percepção. A fenomenologia de Merleau-Ponty salienta a importância 

do corpo no processo de compreensão da consciência. Ao privilegiar o corpo no processo 

de conhecimento, Ponty destaca a influência da percepção e da experiência do mundo 

vivido para a constituição da subjetividade humana. O projeto busca contribuir para uma 

compreensão aprofundada da noção de “consciência encarnada”, que, além de possibilitar 

uma assimilação holística do pensamento de Merleau-Ponty, desencadeia novas 

possibilidades para investigações acerca da subjetividade e intersubjetividade. A noção 

de “consciência encarnada” subverte o paradigma cartesiano de dissociação entre mente 

e corpo. Merleau-Ponty não considera a consciência uma entidade puramente mental, mas 

indissociável da corporeidade e da percepção sensorial. A consciência emerge do 

envolvimento ativo e situado do ser humano no mundo, mediado por sua facticidade, de 

sorte que o corpo seria a primeira forma de consciência. Inserido no movimento 

fenomenológico, Merleau-Ponty avança as ideias de Edmund Husserl (1859-1938), 

mudando o foco da consciência abstrata para uma consciência que se manifesta a partir 

da interação com o mundo através do corpo. Essa perspectiva reformula as noções de 

subjetividade, além de influenciar debates contemporâneos em Filosofia da mente, 

cognição incorporada, neurociência, entre outros. Esses debates investigam a relação 

entre mente e corpo, considerando Merleau-Ponty um importante percursor.  

Apesar da teoria de Merleau-Ponty ser amplamente estudada, são escassos estudos 

estruturados acerca da noção de “consciência encarnada”, aparecendo comumente de 

modo generalizado e/ou sendo confundida com o conceito de consciência perceptiva. Em 



 

vista disso, buscaremos demonstrar como essa noção aparece de maneira global na 

Fenomenologia da Percepção. Compreender a “consciência encarnada”, além de 

contribuir para uma assimilação holística do pensamento de Merleau-Ponty, desencadeia 

novas possibilidades para investigações acerca da subjetividade e intersubjetividade. Ao 

investigar essa noção, a pesquisa almeja contribuir de maneira significativa para o campo 

filosófico, especialmente ao questionar o pensamento de Merleau-Ponty acerca da 

subjetividade. Além disso, a investigação poderá esclarecer aspectos fundamentais e 

lacunas presentes na fenomenologia de Merleau-Ponty, mas também abre novos 

horizontes para debates em diferentes áreas que se interessem pelo tema. 

Na Fenomenologia da Percepção, Merleau-Ponty nos convida a repensar a 

experiência perceptiva e critica a tradição filosófica por negligenciar a importância da 

percepção na compreensão da realidade. Para a fenomenologia, o sujeito não está 

separado do mundo, ele não o observa de fora como um mero espectador. Em vista disso, 

ao considerar o sujeito em sua facticidade, Merleau-Ponty irá rejeitar o dualismo 

cartesiano que separa a mente do corpo, afirmando que a percepção é fundamental para a 

consciência e que nossa subjetividade é continuamente vivida através do corpo. Husserl 

irá defender que a consciência é sempre consciência de algo, que ela é intencional, ou 

seja, está continuamente voltada para algum fenômeno ou objeto. Para Husserl, a 

consciência não é passiva, ela age ativamente sintetizando os registros percebidos no 

mundo, ou seja, ela é sempre intencional. Em Merleau-Ponty a nossa relação com o 

mundo é sempre uma relação direta e corporal, que ocorre antes de qualquer reflexão 

consciente. 

 

2. Metodologia 

 A partir da análise da obra de Merleau-Ponty, a investigação será divida em 

etapas. A primeira etapa será realizada a partir da leitura da Introdução e da Primeira Parte 

da Fenomenologia da Percepção, com foco nas críticas ao dualismo cartesiano. 

Consoante a isso, passaremos à segunda etapa, que se concentrará nos tópicos III, IV e 

VI da Primeira Parte da obra, investigando a redefinição do corpo como sujeito de 

percepção. A terceira etapa visa analisar a relação entre a percepção e a subjetividade. 

Para isso, será feita a leitura da Segunda Parte da obra. A análise se concentrará em como 



 

Merleau-Ponty vincula a percepção à subjetividade. A quarta etapa irá investigar a 

articulação entre a consciência encarnada e a subjetividade em Merleau-Ponty, aqui a 

análise se voltará para os Tópicos III e IV da Segunda Parte. Ademais, buscaremos 

compreender como o corpo se torna o meio de mediação entre o sujeito e o mundo. Aqui, 

a pesquisa se voltará para a Terceira Parte da obra. Por fim, expor as considerações finais 

de nossa investigação. A metodologia adotada é de caráter bibliográfico, com uma leitura 

crítica da obra Fenomenologia da Percepção de Merleau-Ponty, complementada por 

comentadores e autores secundários. 

 

3. Resultados e discussão 

Hipótese de resposta: A partir da obra Fenomenologia da Percepção de Maurice 

Merleau-Ponty, a pesquisa em desenvolvimento propõe que a noção de “consciência 

encarnada” redefine a relação entre corpo e mente, superando, assim, a dicotomia clássica 

do pensamento cartesiano. Esta investigação parte da hipótese de que a subjetividade 

humana se desenvolve através da experiência corporal e da contínua interação com o 

mundo. O corpo é o sujeito que percebe, não apenas um instrumento da mente; ele que 

nos conecta com o mundo. Ele é simultaneamente biológico e subjetivo, é carne e 

consciência. A noção de “consciência encarnada” sugere que a consciência não é 

puramente mental ou abstrata, mas que surge da nossa constante interação com o outro e 

o mundo através do corpo. Com isso, a “consciência encanada” nos possibilita uma 

compreensão mais profunda da subjetividade. A fenomenologia de Merleau-Ponty 

salienta a importância do corpo no processo de compreensão da consciência. Ao 

privilegiar o corpo no processo de conhecimento, Ponty destaca a influência da percepção 

e da experiência do mundo vivido para a constituição da subjetividade humana. Mais 

tarde, com sua obra intitulada Visível Invisível a consciência encarnada passara a ser a 

própria carne. Desse modo, salienta Andrade (2010, p. 17) “Merleau-Ponty caminhará 

para a concepção de uma consciência perceptiva como experiência natural de um corpo 

carne.” 

 

4. Considerações finais 

Para Merleau-Ponty, o corpo é a base de toda a experiência humana, dado que é 



 

através dele que percebemos e interagimos com o mundo. O corpo não é passivo, mas um 

meio ativo de contato e interação com os outros e o mundo. Desse modo, reconhecer que 

a experiência humana é complexa e que nossas percepções são influenciadas por relações 

sociais e culturais, ou seja, que a relação com outro inspira de modo significativo a 

constituição de nossa própria consciência, nos leva a um pensamento filosófico que não 

se preocupa em buscar verdades absolutas e transcendentais, mas busca compreender a 

experiencia humana em toda sua amplitude e complexidade. 

 

Referências 

 

ANDRADE, E. B. Corpo e Consciência: Merleau-Ponty, crítico de Descartes. 

Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia e Ciências, Universidade 

Estadual Paulista, Marília:  2010. 

 

ANDRADE, E. B. Corpo e Consciência: Merleau-Ponty crítico de Descartes. Porto 

Alegre: Editora Fi, 2019. 

 

ANDRADE, E. B. Corpo, Sensível e Natureza na última Ontologia de Merleau-

Ponty. 2019. Tese (Doutorado em Filosofia), Universidade Federal de São Paulo, 

Guarulhos, 2019. Disponível em: https://repositorio.unifesp.br/items/1e4e806a-92cc-

40aa-b5bd-ce5cccd38b74. Acesso em 19 mai. 2024. 

 

DENTZ, R, A. Corporeidade e Subjetividade em Merleau-Ponty. v.1, n.2. Intuito, 

2008. pp. 296-307.   

 

FERRAZ, M. S. A Fenomenologia e ontologia em Merleau-Ponty. São Paulo: Papirus, 

2009.  

 

HEIDEGGER, M. Ser   e   Tempo.   Tradução  Maria   Sá   Cavalcante   Schuback. 

Petrópolis: Vozes. 4 ed, 2009. 

 

Husserl, E. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma 

filosofia fenomenológica. Introdução geral à fenomenologia pura. Tradução de Marcio 

Suzuki. São Paulo: Ed. Ideias e Letras, 2006. 

 

LEVINAS, E. Totalidade e Infinito: Ensaio sobre a Exterioridade. Lisboa: Edições 70, 

1980.  

 

KANT, I. Crítica da Razão Pura. Trad. Valério Rohden e Udo Baldur Moosburger. 5. 

Ed. Nova Cultural: São Paulo, 1999.  

 

LIMA, A. B. M. A relação sujeito e mundo na fenomenologia de Merleau-Ponty. In: 

https://repositorio.unifesp.br/items/1e4e806a-92cc-40aa-b5bd-ce5cccd38b74
https://repositorio.unifesp.br/items/1e4e806a-92cc-40aa-b5bd-ce5cccd38b74


 

Ensaios sobre fenomenologia: Husserl, Heidegger e Merleau-Ponty [online]. Ilhéus, BA: 

Editus, 2014. 

 

MOUTINHO, L. D. S. Merleau-Ponty e a “filosofia da consciência”. Doispontos, 

Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 1, p.121-153, abril, 2012. 

 

MALDONATO, M. Consciência da Temporalidade e Temporalidade da Consciência. 

Rev. Latinoam. Psicopat. Fund., São Paulo, v. 11, n. 1, p. 39-54, março 2008.  

 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. Tradução Carlos Alberto 

Ribeiro de Moura. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

 

SOARES, E. Merleau-Ponty e a filosofia das neurociências: o problema das funções 

cerebrais. Marilia: Oficina Universitária; São Paulo: Cultura Acadêmica, 2022. 


