
 

A RESPOSTA DE BERGSON À NOÇÃO DE IDENTIDADE 

PESSOAL EM HUME 
 

Pablo Antonio Pelizza 

Mestrando no Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal da 

Fronteira Sul (UFFS) e bolsista da FAPESC 

  

 

1. Introdução 

 

Este trabalho se propõe a examinar uma possível resposta e avanço da filosofia de 

Henri Bergson (1859–1941) em relação à noção de identidade pessoal proposta por David 

Hume (1711–1776). O tema é investigado tendo em vista a possibilidade deste colaborar 

com o esclarecimento das questões acerca da noção de quem somos, mais precisamente, 

de quem ou o que é o eu? 

Para isso, contextualizamos a noção de identidade pessoal em Hume, em que, por 

razões metodológicas, as sucessivas percepções e ideias impedem que o autor elabore o 

tema mais profundamente, conforme sua declaração no parágrafo 18 do “Apêndice” do 

Tratado (2000). A resolução humeana acerca do eu reside na concepção associacionista 

dada pela imaginação sobre as percepções descontínuas da mente humana. A partir da 

noção do eu como um “feixe ou coleção de diferentes percepções” (bundle or collection 

of different perceptions, no original)1, Hume apresenta a sua explicação a respeito da 

crença de sermos uma e a mesma pessoa ao longo do tempo. 

Apontamos que o equívoco de Hume quanto ao tema do eu está relacionado a uma 

das características centrais de sua teoria das percepções: a descontinuidade. Justificamos 

este apontamento ao propor que Bergson demonstre que a descontinuidade que Hume vê 

nas percepções, não é das percepções, mas dada por uma necessidade natural do corpo, 

mediante as diferentes vias dos sentidos. Essa noção, Bergson denomina “educação dos 

sentidos” (l’éducation des sens, no original)2 (Bergson, 2010b)3, propondo uma 

 
1As citações do original, em Hume, correspondem a publicação organizada por Selby-Biegge (1960). 
2As citações do original, em Bergson, correspondem a primeira edição de Œuvres: édition du centenaire 

(1959). 
3Como Œuvres (1959) é uma reunião de obras de Bergson, indicamos, na sequência das citações do original, 

a obra em português. Assim, o(a) leitor(a) poderá, caso deseje, verificar a indicação nas referências. 



 

explicação à continuidade perceptiva. Há descontinuidade na mente, embora apenas 

quando é a mente que fixa estados para relacioná-los em pensamento. A continuidade é 

percepcionada por intuição. Além disso, a partir de uma “virada decisiva” (tournant 

décisif, no original) (Bergson, 2010b), Bergson critica o empirismo tradicional e enfatiza 

a necessidade de avançar em direção à continuidade da “duração” (durée, no original)4. 

A partir disso, aprofundamos a compreensão da identidade pessoal ao destacar a relação 

e avanço da descontinuidade humeana à continuidade bergsoniana. 

Oferecemos, assim, uma comparação que expressa uma novidade na relação entre 

David Hume e Henri Bergson, especialmente quanto ao tema do eu. Após a análise das 

noções de descontinuidade e continuidade, seguimos argumentando para uma possível 

resposta e avanço de Bergson em relação a Hume a partir do ceticismo humeano e do 

espiritualismo bergsoniano. Afinal, Bergson tem em vista uma dimensão mais profunda 

da continuidade do eu, da duração da identidade pessoal. 

 

2. Metodologia 

 

A análise elaborada nessa pesquisa é constituída a partir de revisões literárias das 

obras de Hume, Bergson e de comentadores relevantes quanto ao tema do eu. Para isso, 

nos dedicamos às seguintes etapas de estudo: 1) realizar um estudo da filosofia de David 

Hume sobre o tema da identidade pessoal; 2) analisar o tema da identidade pessoal na 

filosofia de Henri Bergson; 3) identificar pontos de comparação na filosofia de Hume e 

Bergson sobre o tema do eu; 4) analisar comentadores importantes sobre o tema da 

identidade pessoal em ambos os filósofos; 5) comparar a descontinuidade em Hume com 

a continuidade em Bergson; e 6) confrontar o ceticismo de Hume com o espiritualismo 

de Bergson. 

A partir disso, realizamos uma introdução ao tema da identidade pessoal em ambos 

os autores, situando suas filosofias e contextualizando o problema do eu — sendo essa 

introdução correspondente ao capítulo um. Assim, concedemos espaço para a seguinte 

disposição de capítulos: 1) Introdução ao eu em Hume e Bergson; 2) Identidade pessoal 

 
4A “duração” (durée, no original), não possui referência no português — como indicado na nota de rodapé 

número 3 —, pois ela é transversal na obra do filósofo; aparece em todas as principais obras de Bergson. 



 

em Hume; 3) Identidade pessoal em Bergson; 4) Descontinuidade em Hume e 

continuidade em Bergson; 5) O ceticismo de Hume e o espiritualismo de Bergson. Em 

seguida, uma conclusão dá corpo ao capítulo 6 e encerra nossa pesquisa. 

 

3. Resultados e discussão 

 

A descontinuidade, em Hume, é uma característica chave da sua relação com o 

tema da identidade pessoal. Pouco evidenciada pela literatura secundária, a 

descontinuidade carece de evidências dos fundamentos da sua existência na filosofia do 

próprio Hume. Identificando-a como relevante ao tema do eu, notamos a ausência de um 

ceticismo por parte de Hume quanto à descontinuidade e identificamos um tipo peculiar 

de abordagem que caracteriza as percepções como descontínuas: trata-se da “consciência-

ego” (ego-consciousness, no original) (Appelbaum; Lorch, 1978). O filósofo escocês 

elabora uma investigação “autointeressada” nas percepções particulares que lhe 

acometem. Essa noção de “autointeresse” destaca os perceptos particulares de um “fundo 

contínuo” (continuité d’un fond, no original) (Bergson, 2010a) e, por fazê-lo, caracteriza-

os como descontínuos. Além disso, o “autointeresse” desperta as emoções de orgulho e 

humildade para o fortalecimento daquela identidade pessoal dada pela imaginação (T 

1.4.6§19; T 2.1.3§2)5. 

A partir dessa conjectura, Hume, portanto, teria perdido o fluxo contínuo ao 

destacar as percepções e caracterizar as próprias percepções como descontínuas. 

Apontamos que Bergson responde a esse fato com a noção de “educação dos sentidos”, 

mostrando que a descontinuidade não é das percepções, mas das diferentes vias dos 

sentidos. Em suma, é dada por uma necessidade natural do corpo. Bergson sugere que 

insistir na descontinuidade das percepções é um ato da mente que, em pensamento, a 

partir da atenção e da linguagem, “superficializa”6 a investigação. A “virada decisiva” 

 
5Para esse texto, utilizamos abreviaturas para citar Hume, especialmente o Tratado da Natureza Humana 

(2000). A disposição da abreviatura segue o seguinte padrão: (T livro, parte, seção, § parágrafo). Nas 

referências, indicamos [T] entre colchetes após o título da obra para facilitar a visualização da obra 

abreviada. Em Bergson, como visto, utilizamos o sistema autor-data; porém, na dissertação, utilizamos 

abreviaturas também para Bergson. 
6Também analisamos uma noção contrastante em Bergson acerca do eu superficial e do eu profundo. O eu 

superficial, a “sombra do eu”, ou ainda, o “eu fantasma” (Bergson, 2018), é uma perspectiva do eu que 

comparamos com a noção de Hume de um eu ficcional, fruto da imaginação (T 1.4.6). A resultante dessa 



 

atua precisamente em buscar a experiência em sua fonte, na continuidade que é a sua 

natureza. Portanto, por detrás da noção espacializante do eu como um “feixe de 

percepções”, há uma continuidade substancial que não é imóvel, pois é duração, 

movimento contínuo. 

Em Hume, a relação entre percepções é de “exterioridade recíproca” — mediante 

associação de ideias —, numa espécie de “atomismo das ideias”. Já em Bergson, essa 

relação é de “interpenetração mútua”. Toda parte “abriga” em si o todo a partir do qual a 

mente fixa um fragmento. A continuidade é qualitativa, por isso não é expressa em sua 

completude por meio do pensamento e da linguagem; afinal, a linguagem espacializa e 

atomiza o movente. É precisamente a linguagem que constitui a superfície do eu em 

distinção à profundidade do eu, que é pura qualidade durativa em continuidade. Como 

não é a mente que percepciona a continuidade da duração, Bergson sugere que o melhor 

termo para essa percepção sem mediação, de contato e coincidência do eu para com o 

próprio eu, é a intuição. 

Nesse sentido, há um contraste cético em Hume em relação a um espiritualismo7 

em Bergson. Deste ponto em diante, destacamos o cerco argumentativo do ceticismo 

humeano, evidenciando seus pontos positivos pela verificabilidade empírica dos seus 

achados em princípios consolidados pelo próprio filósofo; em contraste com o 

espiritualismo bergsoniano e o movimento intuitivo em direção à duração da identidade 

do eu. 

 

4. Considerações finais 

 

Concluímos que a filosofia de Bergson oferece uma resposta e avanço 

significativos em relação à noção de identidade pessoal em Hume, corroborando com 

nossa hipótese inicial. Hume, em sua modéstia8 cética, se restringe a uma explicação do 

 
comparação indica que, pela perspectiva de Bergson, a noção do eu em Hume é uma noção superficial da 

mente humana e o eu profundo que Bergson aponta não é redutível a essa perspectiva. 
7O termo “espiritualismo”, ao se tratar de Bergson, é especialmente arbitrário. Utilizamos ele por conta do 

problema ao qual nos dedicamos nesta dissertação, a identidade pessoal. 
8Nos referimos a um “ceticismo moderado” (moderate scepticism, no original) (Stawson, 2011). O termo 

“modéstia” é inspirado no parágrafo 18 do “Apêndice” do Tratado, onde Hume, após declarar-se “[…] 

perdido em um tal labirinto […]” quanto a revisão da seção da identidade pessoal — trecho bastante 

conhecido na literatura secundária —, declara que “Se essa não for uma boa razão geral para o ceticismo, 



 

eu como uma ficção resultante da associação de percepções descontínuas; já Bergson, 

propõe a compreensão do eu como uma continuidade viva, heterogênea e qualitativa. 

Em Hume, a descontinuidade é vista como um produto da ação da inteligência que 

espacializa a realidade. A continuidade bergsoniana é vista como a continuidade 

substancial da duração que, no contexto da presente análise, dá “corpo” à noção de eu em 

Bergson. A noção de eu, sendo simples, mas variável9, desafia as concepções tradicionais 

e abre caminho para uma compreensão mais profunda da experiência humana. O eu 

profundo se identifica com a duração da consciência, revelando uma dimensão ontológica 

da identidade que transcende a superficialidade da percepção fragmentada. 

 

Referências 

APPELBAUM, David; LORCH, Ingrid Turner. Tracking the Discontinuity of Perception. 

Philosophy East And West, Honolulu, v. 28, n. 4, p. 469–484, out. 1978. DOI: 

10.2307/1398650. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/1398650?origin=crossref. 

Acesso em: 20 mar. 2025. 

 

BERGSON, Henri. A evolução criadora. Tradução: Adolfo Casais Monteiro. São Paulo: 

UNESP, 2010a. 406 p. 

 

______. Ensaio sobre os dados imediatos da consciência. Tradução: João da Silva 

Gama. Lisboa: Edições 70, 2018. 179 p. 

 

______. Matéria e Memória: ensaio sobre a relação do corpo com o espírito. 4. ed. 

Tradução: Paulo Neves. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010b. 291 p. (Biblioteca do 

pensamento moderno). 

 

______. Œuvres: édition du centenaire. ROBINET, André (ed.). 1. ed. Paris: Presses 

Universitaires de France, PUF, 1959. 1602 p. 

 

HUME, David. A treatise of human nature. SELBY-BIGGE, L. A. (ed.). London: 

Oxford Clarendon Press, 1960. p. 709. 

 

______. Tratado da natureza humana [T]. Tradução: Déborah Danowski. São Paulo: 

Unesp, 2000. 759 p. 

 

STRAWSON, Galen. The evident connexion: Hume on personal identity. Oxford: 

Oxford University Press, 2011. 165 p. 

 
ao menos é uma razão suficiente (como se eu já não tivesse bastante razões) para guardar uma desconfiança 

e modéstia em todas as minhas decisões” (T Apêndice §18). 
9Diferente da noção tradicional de substância como algo simples e invariável, imóvel, Bergson sugere a 

duração como uma substancialidade movente 

http://dx.doi.org/10.2307/1398650
https://www.jstor.org/stable/1398650?origin=crossref

