
 

 

A RELIGIÃO EM THOMAS HOBBES 

Taís Carla Debortoli 

Mestranda no Programa de Pós-graduação de Filosofia da Universidade 

Federal da Fronteira Sul – UFFS. 

 

A religião é um tema que foi por muito tempo desconsiderada das obras de 

Thomas Hobbes, entendida como um aspecto que não era relevante para a compreensão 

de seu pensamento filosófico. Isso ocorreu, em grande medida, pelo fato de que os 

intérpretes investigavam os escritos sobre religião com o intuito de apenas identificarem 

posições pessoais do filósofo inglês acerca desse tema, não levando em consideração a 

contribuição de seus escritos sobre essa temática para o seu sistema filosófico, mais 

especificamente para o âmbito político. Nesse aspecto, o propósito central do presente 

estudo é o de analisar os escritos sobre religião nesse autor e compreender um possível 

vínculo entre religião e política no Leviatã. 

Para um melhor entendimento da problemática de pesquisa envolvendo a relação 

entre política e religião, é de grande importância mencionar questões bastante discutidas 

entre os intérpretes de Hobbes, como é o caso da questão sobre a unidade metodológica 

em seu sistema filosófico. Há, em tese, uma unidade no pensamento filosófico desse 

autor, dito de outro modo, uma dependência dedutiva entre as partes da filosofia 

hobbesiana, conforme afirmações que o próprio Hobbes faz acerca de seu projeto 

filosófico e que são defendidas por alguns intérpretes, como por exemplo, Brandt e 

Gauthier. Essa questão divide a opinião dos estudiosos e surgem várias interpretações 

sobre se há ou não uma sistematicidade entre ciência e política em Hobbes. Entretanto, 

se partirmos da concepção de que haveria uma sistematicidade na filosofia hobbesiana, a 

própria noção teológica do filósofo inglês ocasionaria um problema interpretativo e 

metodológico acerca dessa suposta sistematicidade. 

Isso porque, tanto no De Corpore quanto no Leviatã – onde Hobbes apresenta seu 

esquema de ciências – a teologia está excluída do conhecimento científico. Em 



 

 

 

contrapartida, ao mesmo tempo em que Hobbes exclui a teologia do conhecimento 

científico, ele também recorre a ela de forma contundente no Leviatã, sendo que as duas 

últimas partes da obra são destinadas a questões relacionadas à religião. Com efeito, a 

indagação que surge é: se em tese há uma dependência dedutiva entre física e política, e 

se há uma sistematicidade na filosofia de Hobbes, qual é precisamente o objetivo de 

Hobbes em abordar questões acerca da religião de modo tão presente no Leviatã? Para 

tanto, o objetivo do capítulo um do presente estudo é o de apresentar essas questões a fim 

de desenvolver a problemática da pesquisa, bem como apresentar conceitos importantes 

para o estudo, como é o caso do materialismo hobbesiano. 

Pretende-se mostrar com esse estudo que há diferenças entre religião e teologia 

nesse filósofo, visto que a religião está relacionada mais à política do que propriamente a 

um estudo sobre os atributos de Deus. Nesse sentido, o capítulo um mostra a inexistência 

desse problema interpretativo envolvendo a religião e a sistematicidade. Visto que a 

problemática central dessa pesquisa envolve a compreensão da religião e política nesse 

autor, pretende-se mostrar que a compreensão da religião exige uma compreensão do 

materialismo de Hobbes, visto que o filósofo inglês faz uso de sua concepção científica 

em sua interpretação das Escrituras, no intuito de evitar concepções envolvendo o 

incorpóreo, imaterial e sobrenatural no texto bíblico. Na perspectiva hobbesiana, essas 

concepções podem gerar doutrinas que servem aos interesses dos clérigos na ampliação 

do seu poder para além do poder eclesiástico. 

Nesse sentido, ao investigar a exegese bíblica hobbesiana é possível identificar o 

uso de seu materialismo monista na interpretação de termos bíblicos, com um intuito de 

afastar doutrinas sediciosas que possam interferir na ordem política. Nesse sentido, 

defende-se que o objetivo de Hobbes com a sua interpretação materialista monista das 

Escrituras é, na verdade, uma emergência política. É com este objetivo que o capítulo 

dois pretende demostrar que as concepções de essências separadas e de substância 

incorpórea podem dar origem a abusos da leitura das Escrituras, especialmente em temas 

como demonologia, transubstanciação e concepções dualistas de vida e morte, céu e 



 

 

 

inferno. A consequência disso é o uso dessas doutrinas pelo clero para aterrorizar os 

súditos e gerar uma cisão na autoridade soberana, ocasionando a sedição. 

No terceiro e último capítulo1 pretende-se mostrar que Hobbes procura resolver 

o problema das doutrinas sediciosas, especialmente o da divisão de autoridades, 

ampliando o poder do soberano civil. Para isso, algumas concepções serão analisadas, 

como por exemplo, os milagres, os falsos profetas, as profecias, o direito do soberano 

civil em interpretar as Escrituras, a diminuição do poder dos eclesiásticos e concepção 

de salvação para Hobbes. Nesse sentido, o objetivo do último capítulo é examinar 

essas concepções do âmbito da religião e, a partir disso, dar ênfase a questão política 

acerca da unidade do poder. 

Para Hobbes, o soberano civil é a autoridade, não apenas do âmbito político, 

mas também em relação ao poder eclesiástico. Dito de modo mais simples, para 

Hobbes, aquilo que compete ao soberano, não é apenas instituir as leis civis, mas 

também a interpretação das Escrituras. “É o soberano civil que tem poder supremo em 

todas as causas, quer eclesiásticas ou civis.” (Hobbes, 2019, p.460). Com isso, há uma 

diminuição do poder dos eclesiásticos no Leviatã, sendo que a função do clero é 

limitada apenas ao ensino referente ao que o soberano civil interpretou das Escrituras. 

O fato é que Hobbes, ao colocar o poder e a autoridade nas mãos do soberano 

civil a partir dessa limitação do poder eclesiástico, distancia-se do problema acerca das 

duas autoridades em uma mesma república. Nesse sentido, “Governo temporal e 

espiritual são apenas duas palavras trazidas ao mundo para levar os homens a se 

confundirem, enganando-se quanto ao seu soberano legítimo.” (Hobbes, 2019, p.393)  

Com efeito, o único governo que pode existir é o temporal, sendo proibido que 

os súditos ensinem doutrinas que são proibidas pelo soberano civil. Para Hobbes, “esse 

governante tem que ser único, caso contrário seguem-se necessariamente a facção e a 

guerra civil na república, entre Estado e Igreja, entre os espiritualistas e os 

temporalistas, entre a espada da justiça e o escudo da fé” ((Hobbes, 2019, p.393). 

Nesse aspecto, para Hobbes, se houver duas autoridades, serão ensinadas doutrinas 

contrárias em que uma será necessariamente falsa. 

Em resumo, para Hobbes, a preservação da sociedade civil depende de uma 

análise bíblica coerente, do contrário, as doutrinas de vida após morte, castigos eternos 

e céu e inferno competem com as leis do soberano civil. “Essas expressões merecem o  



 

 

exame de todos os que desejam evitar as calamidades da confusão e da guerra civil.” 

(Hobbes, 2019, p.375). Com isso, pretende-se demonstrar ao final da pesquisa que a 

relação entre religião e política merecem ser investigadas em função de que as duas 

esferas estão disputando o poder., visto que, na perspectiva hobbesiana, a religião 

precisa estar submissa ao poder político. 

 

Referências: 

 

HOBBES, Thomas. Leviatã ou Matéria, Forma e Poder de uma República 

Eclesiástica e Civil. 4. Ed. São Paulo:Martins Fontes,2019. 

 


